Conscience et autorité selon John Henry
Newman, dans le contexte de la « laicité »

Un texte de Keith Beaumont, prétre de I'Oratoire, pour la
revue "Prétres diocésains" (mai 2016)

Quelle est la place de la «liberté de conscience » dans le
contexte de la « laicité » francgaise ? Est-ce que la pensée de
Newman, et le contexte historique dans lequel cette pensée
s’est déployée, peut éclairer nos débats actuels autour de ces
deux concepts ?

Il faut dire d’emblée que le concept de « laicité » est une spécificité francaise : il
parait incompréhensible aux autres peuples d’Europe et le mot méme n’a d’équivalent
dans aucune autre langue ; il est donc littéralement intraduisible. Il faut ajouter a cela
que ce terme est profondément ambigu. Pour la Loi de séparation des Eglises et de
I'Etat de 1905, la « laicité » est un concept juridique signifiant la stricte neutralité de
I'Etat : « La République assure la liberté de conscience » et « garantit le libre exercice
des cultes » (art. 1¥'), mais « ne reconnait, ne salarie ni ne subventionne aucun culte »
(art. 2). Dans le contexte actuel marqué par une peur grandissante de l'islam (dont
certains profitent pour faire des amalgames entre toutes les religions), le mot
« laicité » en est venu depuis quelques années a signifier le refus des religions, la
volonté de les exclure totalement de I'espace public, et méme (cf. Charlie Hebdo) un
mépris affiché a I'égard de toutes et une volonté farouche de les détruire. L’émotion
suscitée par les massacres a Charlie Hebdo a servi a déclencher une nouvelle vague
d’hostilité a I’égard de toutes les religions.

Venons-en au contexte de Newman. Quelle était alors
la situation de I'Eglise d’Angleterre ou Eglise anglicane, et celle
des catholiques du Royaume Uni ?

La situation de I'Eglise d’Angleterre est unique en Europe. A la différence des
Eglises fondées par Luther, Calvin et les autres Réformateurs du XVI°siécle, elle fut
créée par le roi Henri VIII pour des raisons uniquement politiques, le roi s’étant mis a



la place du pape. Par la suite, et malgré I’hostilité d’'une majorité de la population, les
doctrines et les pratiques de cette Eglise subirent peu a peu une « protestantisation ».
On conserva un épiscopat, mais les évéques étaient sous la domination de I'Etat. Une
partie de la riche liturgie de I'Eglise médiévale fut conservée dans le manuel liturgique
officiel, le Book of Common Prayer. Mais sa profession de foi officielle, les Trente-neuf
articles de religion, était de caractere tres nettement protestant. Ces divergences et
contradictions divisérent la population et conduisirent vers le milieu du XVII€ siécle a
une guerre civile ou religion et politique se mélaient inextricablement. La « Glorieuse
Révolution » de 1688 chassa ensuite le dernier roi catholique d’Angleterre, Jacques Il :
désormais, la législation du pays interdisait (et interdit encore) a tout catholique de
monter sur le trone. Apres tous ces soubresauts politiques et religieux, la ferveur
religieuse tomba rapidement et le XVIII®siécle fut marqué par une indifférence
religieuse croissante. A I'époque de Newman, cette Eglise restait étroitement liée a
I'Etat : les évéques étaient nommés par le gouvernement ; celui-ci avait le pouvoir de
créer ou de supprimer des sieges épiscopaux; il pouvait apporter aussi des
changements a la liturgie ; ce furent méme le Parlement et les tribunaux civils qui
déterminaient les doctrines de I'Eglise ; et seuls ceux qui professaient leur allégeance
aux Trente-neuf articles pouvaient étudier ou obtenir des diplomes aux universités
d’Oxford et de Cambridge (ces restrictions ne furent enlevées finalement qu’en 1871).

Beaucoup de choses ont changé, bien entendu, depuis cette époque. L'Eglise
anglicane reste I'Eglise « établie » (Established Church) en Angleterre[1]: la
nomination de I'archevéque de Canterbury est faite par le souverain sur proposition
du Premier ministre, aprés consultation d’'un comité du Parlement qui recoit des
propositions venant des évéques; des évéques anglicans siegent ex officioa la
Chambre des Lords; le souverain reste le « Gouverneur supréme » de I'Eglise
d’Angleterre et le « Défenseur de la foi »[2] ; et, au moment du couronnement, celui-ci
s’engage par serment a défendre la « religion protestante réformée »[3]. Cependant,
I'existence d’une Eglise « établie » n’entrave en aucune facon les activités d’autres
confessions chrétiennes ni d’autres religions. Par exemple, il existe plus d’une centaine
d’écoles primaires et secondaires musulmanes dont toutes doivent se conformer aux
régles établies par le Département de I'Education, et une dizaine environ recoivent
une subvention de I'Etat. Et dans beaucoup d’écoles primaires d’Etat on célébre les
fétes hindoues et musulmanes aussi bien que les fétes chrétiennes.

Qu’en est-il de la situation des catholiques ? Aux XVI° et XVII® siécles, ils subirent
des persécutions sanglantes : sous Elisabeth I°, leurs prétres furent traqués et mis a
mort en cas de découverte (les séminaires qui les formaient, a Rome, a Salamanque et

ailleurs étaient de véritables « pépinieres de martyrs »), et ceux qui les hébergerent


http://www.oratoire.org/wp-admin/post.php?post=5472&action=edit#_ftn1
http://www.oratoire.org/wp-admin/post.php?post=5472&action=edit#_ftn2
http://www.oratoire.org/wp-admin/post.php?post=5472&action=edit#_ftn3

furent destitués de leurs biens. Au XVIII®siécle la persécution s’atténua, mais les
catholiques restaient privés de droits civiques et continuaient a faire I'objet de
discriminations et parfois de violences. C'est seulement en 1829 qu’ils obtinrent le
droit de siéger au Parlement et d’occuper des postes dans I'administration et I'armée
(mais I'entrée des universités d’Oxford et de Cambridge leur restait fermée). Et s’il y
avait une chose qui unissait tous les anglicans et protestants du pays, pourtant tres
divisés entre eux, ce fut une haine farouche a I'égard de I'Eglise catholique, percue
comme une puissance étrangére sinistre et intrigante. Newman, en quittant I'Eglise
anglicane pour I'Eglise catholique, fut considéré comme un traitre et fit I'objet, jusqu’a
la publication de I'Apologia en 1864, de campagnes répétées d’insultes et de
calomnies. Si par suite les attitudes commencaient a évoluer, un incident survenu en
1874 montra que la vieille haine anticatholique était tres loin d’avoir disparue.

Le contexte de cet incident est double. La proclamation par le premier concile du
Vatican en 1870 du dogme de [linfaillibilité pontificale suscita une fureur de
protestation dans tout le monde anglican et protestant. Quatre ans plus tard, I'ancien
Premier ministre William Gladstone, qui venait de perdre les élections et qui rendaient
les députés catholiques d’Irlande responsables de sa défaite, publia un pamphlet
d’'une extréme virulence intitulé Les Décrets du Vatican et le loyalisme civil des
catholiques. 1l y dénonca péle-méle I'Eglise catholique, le concile du Vatican et le
dogme de l'infaillibilité pontificale, allant jusqu’a dire que le concile avait transformé
les catholiques du pays « mentalement et moralement en esclaves » du pape:
désormais ce fut au pape et non a la reine qu’ils devaient obéissance dans les affaires
du pays ; les catholiques ne pouvaient donc pas étre des citoyens loyaux.

Apres beaucoup d’hésitation, Newman se décida a riposter. Il le fit sous la
forme d’une lettre ouverte adressée a celui qui était symboliquement le premier
personnage catholique du royaume, le duc de Norfolk. L'ouvrage fut publié en janvier
1875 sous le titre Une lettre a M. le duc de Norfolk a l'occasion de la récente
expostulation de M. Gladstone.

Newman n’a aucune difficulté a réfuter les arguments simplistes, voire puérils de
Gladstone. Son véritable adversaire, cependant, n’est pas I‘ancien Premier
ministre mais, d’une part, I'opinion anglaise dans son ensemble et, d’autre part, les
catholiques « ultramontains » (ceux qui regardent « par-dessus les montagnes » (les
Alpes) vers Rome) qui veulent majorer la portée de I'autorité du pape. Il veut donner
sa propre interprétation du concile et préciser la véritable nature des rapports entre
I"autorité civile et ecclésiale et la conscience individuelle.



Au cceur de 'ouvrage se trouve le chapitre 5, intitulé « La conscience », ou se
trouve développée une réflexion dense et soutenue sur la nature de la conscience et
sur son rapport a l'autorité. Cette mise au point est d’autant plus nécessaire que la
pensée catholique avait largement occulté depuis trois siecles le theme de la
conscience, en réaction contre sa majoration dans la pensée protestante, I’Eglise post-
tridentine insistant de facon quasi unilatérale sur I’'obéissance a I'autorité.

Le Siecle des Lumieres voit cependant I'émergence d’une nouvelle conception de la
conscience, totalement inconnue jusque-la, qui trouve son expression classique dans
la philosophie d’Emmanuel Kant. Dans la pensée moderne, postkantienne, cette
pensée s’est banalisée et simplifiée

Une précision sémantique est nécessaire ici. Le mot « conscience » en francais
est ambigu : il désigne a la fois la conscience morale (en anglais, conscience) et ce que
les dictionnaires appellent la « conscience psychologique » (en anglais, consciousness),
c’est-a-dire le fait d’étre conscient ou d’avoir conscience d’une chose. Cependant, le
mot anglais conscience, méme si elle désigne d’abord chez Newman la conscience
morale, comporte aussi un élément du deuxieme sens du mot en francais. Car pour lui,
la conscience morale est un signe ou une indication d’une mystérieuse présence au
plus intime de notre étre (au plus profond, peut-on dire, de notre consciousness). |l
parle a plusieurs reprises de la conscience comme une « voix » en nous (ou plus
exactement comme « I'écho d’une voix » pour signifier que celle-ci peut n’étre que
floue ou indistincte), non pas pour suggérer que nous entendons littéralement une
voix mais pour signifier qu’il s’agit d’une présence personnelle et non d’un simple
«sens» impersonnel. |l refuse explicitement d’ailleurs toute réduction de la
conscience a un simple « sens moral » : pour lui, elle est a la fois une réalité morale et
une réalité spirituelle [4].

Une autre précision est encore plus nécessaire : elle concerne I’évolution de la
conception de la conscience au cours des trois derniers siecles. Le christianisme
possede une longue et riche histoire de réflexion sur la conscience. Si les origines du
concept remontent aux philosophes stoiciens de la Grece antique, il se trouve
radicalement repensé par saint Paul a la lumiére de 'expérience chrétienne de Dieu.
Toute la pensée chrétienne sur la conscience se construit sur ces bases jetées par saint
Paul, les deux penseurs ayant le plus enrichi notre réflexion sur le sujet étant, au dire
du pape Benoit XVI, saint Augustin et surtout Newman.

Le Siecle des Lumieres voit cependant I'émergence d’une nouvelle conception de la
conscience, totalement inconnue jusque-la, qui trouve son expression classique dans


http://www.oratoire.org/wp-admin/post.php?post=5472&action=edit#_ftn4

la philosophie d’Emmanuel Kant. Dans la pensée moderne, postkantienne, cette
pensée s’est banalisée et simplifiée: nous assistons a ce qu'on a appelé
respectivement une  «sécularisation », une  «subjectivisation» et une
« autonomisation » de la conception de la conscience. Loin d’étre un instrument qui
nous met en relation avec Dieu, la conscience est percue comme un phénomeéne
purement humain, interne a notre esprit. Elle est souvent considéré comme la simple
expression du « moi » le plus intime de I'individu. Enfin, loin de se référer a des valeurs
objectives la conscience est considérée comme une instance d’« autonomie » morale,
littéralement une «loi a elle-méme »: par sa conscience, 'homme moderne
revendique le droit de créer sespropres « valeurs », voire d’étre son propre
« créateur ».

En bref, 'attitude du chrétien catholique ne doit étre nicelle d’une contestation
systématique, ni celle d’une soumission irréfléchie de « béni-oui-oui ». Il faut réfléchir,
s'informer, débattre, et en méme temps prier, écouter attentivement et avec respect,
et faire preuve d’humilité.

Revenons a la Lettre au duc de Norfolk. Quel est, selon Newman, le véritable
rapport entre la conscience individuelle et 'autorité du pape et du magistere ?
L'essentiel de son argument se résume en quatre points.

1) Il semble a premiere vue exalter la conscience au-dessus du pape. Il I'appelle
méme « le Vicaire originel du Christ »[5] : elle est, dit-il, « le prophéte qui nous révele
la vérité, le roi qui nous impose ses ordres, le prétre qui nous anathématise et nous
bénit ». Il va méme jusqu’a dire que «si le sacerdoce éternel de I'Eglise venait a
disparaitre, en elle [la conscience] le principe sacerdotal survivrait et se
poursuivrait »[6]. Cette derniere phrase est époustouflante : Newman déclare que
méme si le pape, le magistere, et I'ensemble des ministres ordonnés venaient a
disparaitre, la conscience continuerait a exercer la fonction « sacerdotale » qui
consiste a nous « anathématiser » et a nous « bénir » |

2) Cependant, il ne s’agit la que d’une étape dans une argumentation complexe et
nuancée. Un autre passage de la Lettre affirme que l'autorité du pape et celle de la
conscience s’exercent dans des domaines différents : I'Eglise intervient dans celui de Ia
doctrine et des principes généraux, la conscience dans celui du jugement moral
portant sur des actes particuliers : « La conscience n’est pas un jugement sur une
vérité spéculative, sur une doctrine abstraite. Elle vise directement |'agir humain, elle
concerne quelque chose qui est a faire ou a ne pas faire ». Ainsi, selon Newman, « la
conscience ne peut pas entrer en conflit direct avec I'infaillibilité de I'Eglise ou du


http://www.oratoire.org/wp-admin/post.php?post=5472&action=edit#_ftn5
http://www.oratoire.org/wp-admin/post.php?post=5472&action=edit#_ftn6

pape, puisque cette infaillibilité concerne des propositions générales ou la
condamnation d’erreurs [doctrinales] particulieres »[7].

3) A la place d’une opposition, il existe en réalité une complémentarité entre la
conscience et le réle du pape. Car la conscience est a la fois premiere et faillible : elle
peut étre déformée par la volonté égoiste et par le péché ; elle aura donc toujours
besoin d’étre éclairée ou éduquée. Et c’est justement dans la défense et
I"’éducation des consciences que réside la véritable « mission » et « la raison d’étre »
du pape.

4) Cependant, tout cela suppose que nous possédions une conception juste de la
conscience, qui reconnait simultanément sa primauté et son éventuelle faillibilité.
Newman le rappelle dans un passage plutot polémique : si la conscience « a le droit de
s'opposer » a l"autorité du pape, elle doit étre autre chose que ce misérable faux-
semblant qui, comme je I'ai dit, prend maintenant le nom de conscience. Pour gu’elle
puisse étre dans tel ou tel cas particulier le guide sacré et souverain qui prévaut sur la
voix du pape, il faut que sa décision soit précédée d’une sérieuse réflexion, de la priere
et de tous les moyens disponibles permettant d’arriver a une opinion juste sur le sujet
en question. Le chrétien doit [...] renoncer a toute détermination obstinée d’exercer le
droit de penser, de dire et de faire tout ce qui lui plait.[8]

En bref, I"attitude du chrétien catholique ne doit étre ni celle d’une contestation
systématique, ni celle d’une soumission irréfléchie de « béni-oui-oui ». Il faut réfléchir,
s'informer, débattre, et en méme temps prier, écouter attentivement et avec respect,
et faire preuve d’humilité. C'est seulement de cette maniere-la que nous pouvons
nous servir de notre conscience d’'une maniere responsable.

Comment la pensée de Newman peut-elle éclairer les débats actuels autour du
concept de « laicité » ? Pas plus que I'Eglise, I'Etat ne peut pas et ne doit pas chercher
a contraindre les consciences (comme cela s’est fait dans les pays d’Europe de I'Est
sous le régime communiste). Mais si la conscience jouit d’une primauté, elle n’est pas
un absolu : nous devons reconnaitre qu’elle est faillible, qu’elle peut se tromper,
gu’elle ne doit pas étre identifiée simplement a notre volonté propre ou aux
incitations de notre « moi » égoiste », qu’elle aura toujours besoin d’étre éclairée et
éduquée. La « laicité », pour sa part, doit étre fondée sur le respect de la conscience
de chacun, et non sur le mépris, I'intolérance ou une volonté d’exclusion, sans quoi
elle risque de retomber dans le totalitarisme des anciens régimes communistes.

Keith Beaumont, Prétre de I'Oratoire de France


http://www.oratoire.org/wp-admin/post.php?post=5472&action=edit#_ftn7
http://www.oratoire.org/wp-admin/post.php?post=5472&action=edit#_ftn8

[1] Mais pas en Ecosse, qui posséde sa propre « Eglise établie » qui est I'Eglise
presbytérienne, de tradition calviniste !

[2] Un abrégé de cette derniere formule, en latin, se trouve inscrit sur les pieces de
monnaie.

[3] Jusque vers le milieu du XIX® siécle, ceux qui s’appellent aujourd’hui « anglicans »
se désignaient eux-mémes comme « protestants » ; le terme « anglicanisme » fut
employé pour la premiere fois en 1838, par Newman, dans le cadre du Mouvement
d’Oxford. Aujourd’hui cette Eglise est en crise, et la pratique religieuse anglicane
connaft au Royaume Uni une chute vertigineuse.

[4] Pour plus de détails, voir notre Dieu intérieur. La Théologie spirituelle de John Henry
Newman, Ad Solem, 2014, et Comprendre John Henry Newman. Vie et pensée d’un
maitre et témoin spirituel, Saint-Léger Editions, 2015.

[5] La traduction courante de cette formule — « premier Vicaire du Christ » — est
inexacte: le terme employé par Newman, « Aboriginal  Vicar » signifie
« Vicaire originel », c’est-a-dire qui remonte a |'origine (cf. le terme « péché originel »).

[6] Cf. Lettre au duc de Norfolk, DDB, 1970, p. 239-240.
[7] Ibid., p. 246-248,

[8] Ibid., p. 249-250.


http://www.oratoire.org/wp-admin/post.php?post=5472&action=edit#_ftnref1
http://www.oratoire.org/wp-admin/post.php?post=5472&action=edit#_ftnref2
http://www.oratoire.org/wp-admin/post.php?post=5472&action=edit#_ftnref3
http://www.oratoire.org/wp-admin/post.php?post=5472&action=edit#_ftnref4
http://www.oratoire.org/wp-admin/post.php?post=5472&action=edit#_ftnref5
http://www.oratoire.org/wp-admin/post.php?post=5472&action=edit#_ftnref6
http://www.oratoire.org/wp-admin/post.php?post=5472&action=edit#_ftnref7
http://www.oratoire.org/wp-admin/post.php?post=5472&action=edit#_ftnref8

